# Samvit Sphulinga

BULLETIN OF SAMVIT SADHANAYANA

FO PRIVTE CIRCULATION
TO ADHAKAS ONLY

JULY 191

PRINTED MATTER

· To

From

SANTSAROVAR, Mount Abu (Raj.)

Rajasthan Printers, Jodhpur.

संवित्

# रफिलिंग



संवित् साधनायन का विमर्श-पत्र

2.

वैयक्तिक प्रसारगार्थ सन्तसरोवर, ग्राबू पर्वत 2

शरद् करा विकम २०३२

#### ग्रग्निमीले—

धुधा-ग्रर्चन ग्रन्न से गौ-पूजन घास से-ग्रन्जन घास से-ग्रन्जन-स्तवन कैसे ? ग्राज्य-ग्राहुति घारा से। ग्रात्म-ग्राराधन कैसे ? चिन्मय जीवन धारा से।

पानि से निर्मित वनस्पति, वनस्पति से स्नेहरस, रस से परिवृद्ध ग्रग्नि शिखा—

णात्मा में विवर्त प्रपंचिवषय, विषय सन्निध में चित्तवृत्ति, वृत्ति में प्रबुद्ध ग्रात्म ज्योति !—

प्या जीवन चक-गति का संचालन-सूत्र संवित् है।

पती मूलाग्नि, वही कालाग्नि ।

वश्वान्न, वही सँवृत्ति-मन ।

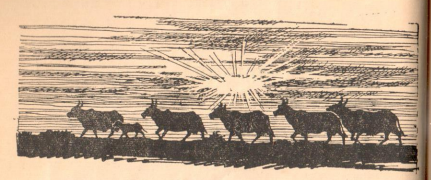
जड़-चेतन भेदों को एक दूसरे से उत्पन्न कर,

गपने में ग्रसित करती रहती है—सैविदग्नि

पस का हम सतत सरस अनुसन्धान करें।

पसी में तन्मय होते रहें—

विह्नमय स्फुलिंगवत् ।।



#### ग्ररुशा

श्रालोक विकीर्ण होता है तो उसका विकासक्रम गहरी नीलिमा से गहर प्रव्यक्त सत् को जब ह लालिमा तक बनता है। श्रनुदित प्रकाश ही ग्रन्धकार कहलाता है। ग्रथी प्रतिबिधित हो उठा।" प्रकाश का बीज, तम है। पूर्ण उदित प्रकाश को राग कहते है। श्रर्थात् प्रका की पूर्णता ग्रहिंगमा है। यही विमर्श है।

श्याम ग्रस्त का, लय का, ग्रव्यक्त का रंग है। लोहित उदय का विकार का ग्रिभव्यक्ति का रंग है।

जगत श्रावृत होता है उससे, निरावृत होता है इससे । ब्रह्ममृहूर्त में तत्त का पूर्ण प्रकटन है । पश्चात श्रह्मणोदय के ऊपर श्रन्य रंग चढ़ते जाते हैं, तत्त ढकता जाता है । पूर्णतया ढक जाने पर निशा है । फिर रंग धुलने लगते हैं पूर्णतया धुल जाने पर पुनः प्रभात ।

# "निजारुराप्रमापूरमज्जद्ब्रह्वाराडमराडला"

संवित् देवी के ग्ररुण प्रभा प्रवाह में सारा ब्रह्माण्ड मण्डल निमज्जित है उसके राग में विश्व रजित है, ग्रान्दोलित है। वह राग क्या? सब तत्त्वों ग्रोतप्रोत वह कौनसा रस ? किसके स्पन्द से सारा विश्व उछल रहा है ?

स्व का ग्रास्वादनजन्य ग्राह्लाद। स्व परामर्श का प्रमत्त कौतूहल।।

### दर्परा दृश्यमान नगरी

भीत साधक जगत को ब्रह्मविग्रह मानकर उसकी उपासना करता है : भीजर मूर्घा चक्षुषीचन्द्र सूर्यौ दिशः श्रोत्रो वाग् विवृताश्च वेदाः । भागुः प्रारोो हृदयं विश्वमय, पद्भ्यां पृथिवो ह्योष सर्वभूतान्तरात्ना ।।

प्रामें जगत एक महिमा हो जातो है श्रीर ब्रह्म बन जाते हैं सर्वभूतान्तरात्मा।

पान के ग्रहरण का यह सरस प्रकार है। इस श्रभ्यास की प्रौढ़ता में,

पान एक सूक्ष्मता सम्पन्न होती है। जिसको लेकर साधक किव बन जाता है।

पान जगत का कुछ श्रीर ही दर्शन करने लगता है:

"प्रव्यक्त सत् को जब अपना व्यक्त रूप देखने की इच्छा हुई तो वह जगत

# 'प्रतिबिंबित' क्यों ?

पयोंकि सारे हश्य का केवल दर्शन मात्र में तात्पर्य है, सत्यता में नहीं, पात विवास क्यवहित या पूर्वोवस्थित होने में नहीं। जैसे प्रतिबिंब बिंब से पृथक विवास उपस्थित नहीं होता, पृथक दिखाई भर ग्रवश्य देता है।

पर जगत किसमें प्रतिबिंबित है ? 'मन में' नहीं कहना, क्योंकि वह स्वयं भागिविवत है । 'माया में' यह भी ठीक नहीं । क्योंकि माया तो प्रतिबिंबन

तो दर्पेण कौन ? इसका उत्तर तभी मिलेगा, जब समर्भेगे कि देखने

श्रात्मन्येवात्मनात्मानं पश्यन्नात्मनि तुष्यति



## प्रावृषि

गगन में काले रसीले जलद छाए। तड़ितं चमकी। गर्जना हुई। प्रथा शीतल फुहार का घरती की अपनी गन्थ ने स्वागत किया। वनस्थली गदरा गई प्राणियों में श्राह्लाद अँकुराया।

मैं भी ग्रपना द्वार खोलूँ। खुले में खुलकर चुपचाप बैठूँ ग्रौर जीम भीग कर उससे बात करूँ—

स्रो ! कहिए। मय, उमड़ घुमड़ कर मुभ में एक स्रथाह गम्भीरता भ देना, मुभे मेरी पूरी, गहराई तक उत्तर कर छूते जाना, कि प्यास सदा के लि बुभ जाय। स्रो ! चपला, एक शास्त्रत कौंध बन कर बस एक बार मेरे अन्तर्भ में बस जाना।

पावस मुभ पर पूर्णता से बरसना कि तन मन पावन हो जाये।

A

प्रशान्त गगन का मौन रिमिक्समा रहा है, ग्रचल, ग्रखण्ड वूँद-वूँद बन नर्तन कर रहा है—मैं इस समरस के संगीत में घुलता जा रहा हूं। ग्रसीम समीप सिमटता जा रहा है। ग्रन्तस में एक ग्राकाश उन्मुक्त हो गया है ग्रीर उसे एक सूरज भरे हुए है। शब्दहीन, स्पन्दन रहित सुधावर्षण प्रारम्भ हो गया है।

बाहर भी वर्षा ग्रन्दर भी वर्षा

में वर्षा ।।



## महानिशा

संवित् गगन-वक्ष में वडी घटा सी स्वच्छाया। वस्तिदिवाकोश से वह ब्रह्म रो पड़ा।

> उर में उद्दीप्त क्षुधा— सप्त पर्व सोम सुधा। मुक्त सर्वालम्ब मन नभ में कूद पड़ा।

> > श्चमृत बना भवानल मन श्चमन श्चचञ्चल। सुप्त हुश्चा रज-पवन पुरुष जाग पड़ा।

\* \* \*

#### साधना-सूत्र

साधना जीवन का एक ग्राधारभूत तत्त्व है। प्रत्येक परिस्थिति में जिस गाध्य के लिये मनुष्य साधक बनता है, उस साध्य तक उसको ले जाने वाले गाधन के साथ साधक की तन्मयता ही साधना है। ग्राधकार के उन्नत उन्नततर गारों में यह तादात्म्य शक्ति सूक्ष्म सूक्ष्मतर होती जाती है। स्थूलतम से सूक्ष्मतम जीवन के सभी स्तरों को संगृहीत करें तो यह साधना सूत्र संवित् सिद्ध होगा।

हष्टान्त के लिये—क्षुधित के लिये भोजन साध्य है । उसका साधन | Fill - a meditation: अन्न, अनल, काष्ठ आदि। पाकित्रया-प्रवीराता की साधक में अपेक्षा जिससे वह उस साधन को ग्रपना सके। दूसरे स्तर में भोजन स्वयं साधन जिससे सशक्त शरीर सिद्ध होता है। पर इसके लिये भोजनकर्त्ता को व्याया म्रादि द्वारा तीत्र जठराग्नि वाला म्रधिकारी बनना पड़ेगा। म्रागे के स्तर शरीर स्वयं कर्म का साधन बन जाएगा। इसके लिये देहाभिमानी को विधान करने वाले शास्त्रों के प्रति श्रद्धावान होना पड़ेगा। इससे भी उप जीवन स्तर में जाना हो तो शास्त्रीय कर्म को भी साधन बना कर ईशा श्राराधना की सिद्धि में विनियुक्त करना होगा। इस स्तर में मानव ईश्वर तत्परायण होता है। तत्परता को ईश्वर के साथ एक होने की अनुभूत्ति परिणित करने के लिये साधक को पराभक्ति से सम्पन्न होना होगा ।

इस प्रकार साधक को प्रत्येक स्थिति में खोज कर उस साधन प्रक्रिय को ग्रपनाना चाहिये जिससे उस साध्य की सिद्धि को लेकर ईश्वर प्राप्ति त श्रपनी साधन सम्पत्ति को बढ़ाता चल सके।

संवित् साधना में पाकशास्त्र-प्रवीणता से लेकर पराभक्ति तक ये सभ एक सूत्र होते हैं।



कुवंन्नेवेह कर्मािग जिजीविशेषेच्छत गं समाः। एवं त्विय नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ।।

साधना निश्चित, शुष्क किया मात्र नहीं श्रिपितु जीवन का क्रिमिक विकास है, जीने की कुशलता है, सर्वोन्नत कला है शाश्वत-जीवन के सूत्रों का पुष्पवत चयन है।

A Lake deep set in the hills— Tall trees and taller peaks surrounding, Their green gaining a deeper sheen In the depths of the glossy waters.

A water-insect at incredible speed Streaks across the still surface. Another, yet another . . . A hundred living forms of thought Rise and dissolve in the green-greyishness Every shimmering moment.

A Lake brimming to its full-being— With hidden teeth of rugged rocks That show only in the grimace of drought; With shoals of finned-feelings Roving feetless, staring lidless Into measureless liquid space.

A fitful wind sweeping over From distant horizons of past Makes the waters to shiver And break into patches of white. The trees move, the hills move All is one moving mass.

And then it is still again. It is full again. It is the same waters inviolate, The waters of Samvit.



#### The Flower

Very often God is pictured as holding a single flower or a bunch of flowers gently in the hand — be it Tripurasundari, Dakshinamurti, Lakshmi, Vishnu or Buddha.



This instantly suggests the concept of God arising of the causality of world. The flower expresses the richner and fragrance of earth, sweetness of water and all the brightness of fire—the three elements that have nurtured the world coaxed it to sprout from the seed in the primordial mire to the bloom of beauty above the waters. Through its suppligrace and spreading petalled-glory, the flower speaks for wind and space, her patrons.

The world is a bloom of five elements. But who holds it? Meditate.



Child-hood, youth, old age—see the logical order o it and the beauty of the soul will shine forth.



But, a little discrimination is enough to show, it profitable even from the worldly view-point. Apart making to pay for it all the time with a great amount suspense and self-degenerating compromises, macceds in fulfilling one's desires, yet there remains the time one is convinced of having his best energies spent trifles, his truest affections showered on persons he have possessed; he had been merely blowing bubbles in the sun which is stooping suddenly to set.

Therefore an intelligent person exercises his discrimination in the initial stages of sadhana to live rightly, sharing mubtle joys of life instead of going after the gross. But the question arises, what is gross and what is subtle in enjoyment? Is eating an ice—cream cone gross and hearing to music subtle? There are people who devour cinema more sensually than a dog lapping his daily diet. It is that the object of enjoyment matters much in the slow haping of the enjoyer's character. But, all the same, the mure of enjoyment has to be assessed shrewdly by something more than the mere grossness or subtlity of the object, muching intrinsic to the person, pertaining to the state of his very being. It may be put simply in this way:

Any enjoyment will yield happiness only if the desire for it is lesser than the sensual effect of the enjoyment. Suppose the nature of an enjoyment is such that, in the very process of its materialisation, it causes the prompting desire to increase tenfold, thus making the resultant happiness fractional, then such an enjoyment is to be considered

gross. On the contrary if the happiness shows an upwall and haka gradient as the experience of enjoyment proceeds to ful ment, it is subtle. In this case the nature of enjoyment co ributes to dissolution of desire and not its shooting up.

Thus the subtlest pleasures are those in which dead is almost nil. The akaamahata (unslain by desire), says Upanishad, enjoys maximum ananda at every stage and situation of life and in every sense— aesthetic, psychic ar

Carefully designed restraint on desire is the watch-wor for elevated life of happiness.

Joy is not a thing; you cannot buy it with your money God is not a concept; you cannot catch Him in the net words and thoughts. So cease this grabbing and hoarding give up this gift of the gab.

Feel inwardly for joy and for God. Perhaps both an the same, or they are the twin faces of the coin of life Realise its worth in the endless expanse of the spirit, in the mysterious rising and fall of perceptions.



monks a distinct delicious flavour of life called vairagya; thates in everything the taste of his tongue salled bhakti; takes each incident as ticking of the clock called consciousness; noon a tree as a tree sees a tree called life; arranges carefully the altar-fire's faggot called body; allows senses to stream as rays of the sun called Samvit.



The path chooses you and not you the path. You open value out and begin to place the first steps-and the path will open itself and lead you within.

You become the path; the path will become your perfection.

Consciousness contacting matter gives rise to knowledge; Consciousness contacting consciousness manifests as love.

Shadows spring to life
When light stretches to feel itself.
Life itself is a Shadow, shapeless and shifting,
Cast into existence by Self's stretching
To feel Its own radiance.

\*

#### Of the Ayana:

Gurupoornima was celebrated in "Anandalahari" Santasarovar, Mount Abu on the 23rd. July. It began was prayer meeting early in the morning. Sri Swamiji explain how that exalted state of consciousness called Guru works eliminate the spiritual poison called moha. The discourant was followed by Vyasa-pooja in which all the Chief Master of advaita-tradition, from Sri Dakshinamurti to those of of generation, were invoked and worshipped on a special designed and consecrated altar.

All the participating sadhakas were taken to ancient temple of the Advaita—Guru, Sage Vasishtha. Aft Guru—kirtana in the evening Sri Swamiji spoke in detail the three catagories of Guru and the significance of gur saparya. "Complete surrender of the probing intellect the revealing light of the Master, as illustrated in the relationship of Arjuna to Sri Krishna—so subtly worked out in Malabharata and taken to its culminating fulness in the Gita—the essence of guru—pooja and the immediate cause of illumination. The eternal light of Guru is coming in a tremendour flood, reviving itself in each generation, strengthened by an strengthening in its turn the spiritual tradition. Let us tick firmly to that form of it which we have inherited from

Bhagawan Bhashyakara. Let us be proud of all difficulties external and of accepting all sacrifices that in proving our worth as children of this tradition.

The Santasarovar was full to the brim and so were our The down-pour had transformed the starving around into sumptuous beauty. Even so, may the touch bring fulness within.

#### tehrations to come:

Navaratri begins
Saraswati pooja
Mahanisha
Vijaya-dashami
Sharat-poornima
Deepotsava
Kartika-poornima
Chaturmasa ends.

