## PRINTED MATTER

To

From

SANTASAROVAR, Mount Abu (Raj.) संवित्

# स्फिलिंग



संवित् साधनायन का विमर्श-पत्र

4.

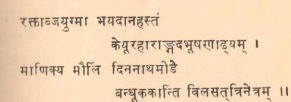
कातिक प्रसारगार्थ किलारोवर, स्राबू पर्वत

Rajasthan Printers, Jodhpur.

शिशिर कगा विकम २०३२

## त्रिधाम

सूर्य का घ्यान



भगवान सूर्य का श्रीविग्रह बन्धूकपुष्प सहश रक्तवर्ण का है। उनका माना की नेत्र से शोभित है ग्रीर मस्तक माणिक्य जटित मुकुट से। केयूर-भगवान पादि भूषणों से वे ग्रलकृत हैं। ऊर्ध्व दो पाणि में दो रक्त कमल भगवान हस्तों में वर तथा ग्रभय मुद्राग्रों को धारण किये हुये हैं। ऐसे

> नमो विश्वप्रबोधाय नमो भ्राजिष्णुजिष्णवे । ज्योतिषे च नमस्तुभ्य ज्ञानाकाय नमो नमः ।।

ाण को प्रबोधित करने वाले, समस्त प्रकाशों को जीतने वाले प्रचण्ड कार्या, नेतन्य ज्योतिस्वरूप, ज्ञानमय सूर्य को बारंबार नमस्कार है।

### पतभर

एक एक कर भर गए,
अपने ही घर गए—
फल. फूल, पात ।
हवाग्रों में विदागान घुल गया,
श्राकाश श्रधिक खुल गया—
कहने एक बात ।
छायाएँ सिमट गईं,
धूप श्रति निकट हुई—
करने श्रात्मसात ।
मन उपवन बिखर गया,
मैं में उतर गया—
चला ध्यान वात ।

## सदाचारानुसन्धानम्

अत्यन्तमिनोदेहो देही चात्यन्तिनमं लः । असंगोहमितिज्ञात्वा शौच मेतत् प्रचक्षते ॥ ३ ॥

मन्मनो मीनविन्नत्यं क्रीडत्यानन्द वारिधौ । सुस्नातस्तेन पूतात्मा सम्यग-विज्ञान वारिणा ॥ ४ ॥

देह अत्यन्तमलीन है देही प्रकाशक आत्मा निर्मल है। मैं, शरीर के हो। हुए भी लिप्त नहीं, असंग हूँ। ऐसा जानकर तदनुसार भावना करना शोव

का मन प्रानन्द सागर में मीन की भाँति नित्य कोडारत है। उस प्राचीत में भनी भाँति स्नान किये हुए, मै पूतात्मा हूँ।

शान का प्रथम सोपान है प्रातः स्मरणा, द्वितीय सोपान है शौच ।
कि कहते हैं—मल-परित्याग पूर्वक शारीरिक शुद्धि । इसके लिये
कि जल से प्राक्षालन या स्नान पर्याप्त है। "मृज्जलाभ्यां शौचः"
कि किर शरीर शुद्धि की बात क्यों? "शौबात् स्वांग
कि पूत्र )। शरीर की ग्रात्यन्तिक मलीनता ग्रौर शरीरस्थ
कि का विकास कि सार्वान की ग्राव्यन्तिक की ग्राव्यक्ता क्यों ? यदि

अपना है तो उसका स्वरूप क्या हो ? अर्था भीत का संकेत विजातीय एवं मलरूप चिन्तन के त्याग से है। वह

विभारणीय है, ग्रहं किस ग्रोर उन्मुख है, देहको ग्रोर या स्वयं की ग्रोर।
आपना है, देवालय है, ब्रह्मपुरी है। पर यह ज्ञानी ही जानता है ग्रौर

स्पारब्रह्म जलाम्बोधौ-फेना सर्वेकुलाचलाः । चिदादित्य महातेजः मृगतुष्णा जगच्छियः ।।

गागल न सूर्य में है न मरूभूमि में। वह तो प्रतीती में है। उसी भाँति गाय भी प्रतीती में है। द्रष्ट चैतन्य सूर्य की प्रभा में हजारों कल्पनायें मिल-मिलकर मिट जाती हैं। यदि जगत को देखते हुए इस प्रकार को तो जगत भय का कारण नहीं नन्दन वन है ऐसा अनुभव होगा। मताविता का निरीक्षण करना है। पदार्थ को हटाना, मिटाना नहीं उसे भाग थान देना है। समय आयेगा, सब कुछ पूजित होगा, अतः मिटाना ही

देही व देह के स्वरूप को जानकर ग्रसंगता की प्राप्ति रूप शौच से निगा का आताम' ही सिद्ध होगा। ग्रनुभव जगत में घनीभूत प्रेमास्पदता के ग्रातिरक्त हो गई। तदुपरान्त आनन्द वारिधि में मीनवत् तादात्म्य, एक रूप हो। असा है । विश्व के साथ प्रेम से एक हुआ जा सकता है, मिटाकर नहीं विलास करना सम्यक् स्नान है। प्रार्थना का विनियोग चिदानन्द में किया भारति । शौच का, ग्रसंगता के ज्ञान का विनियोग किसमें ? ग्रानन्द वारिधि में मीन कीड़ा का ग्रायोजन क्यों ?

मन चञ्चल है। क्या मीन कम चचल है ? उसका चाञ्चल्य जल और में, सागर की गोद का ग्रानन्द लेने में बाधा नहीं देता। हमें मन की चपलता भय क्यों ? शिकायत क्यों ?

मीन की कीड़ा म्रानन्द मय है, सहज है । पर हाथी की जल की भयान्वित, सतर्वता ग्रस्त है।

> गरगा लहै जो जाहिकी ताको ताकी लाज। उलटे जल मछलो चले, बह्यौ जात गजराज ।।

गजेन्द्र जल के बिना जी सकता है। मतस्य का जीवन जल से भिन्न नहीं। उसका जन्म-स्थिति यहाँ तक कि मरएा भो उसो जल को समिपिति है। यथा में जल हो मत्स्य है। यहाँ किस सलिल की चर्चा है ?

''ज्ञानं हक्हरययोभान, विज्ञानं हक्य शून्यता'' क्षेत्र-क्षेत्रज्ञ विचार में की परि समाप्ति हो गई। इतने से कार्य नहीं बना। शरीर चिन्तन को त्याग 'असंगोहं' का प्रमुभव जगा पर पवित्रता के लिये विज्ञान सलिल का स्पर्श कैसे हण्य को ग्रह्य होने दें, शरीर को, क्षेत्र को विलोन कर दें। यह विज्ञान प्रिक्तिया है। माध्यम प्रेम हो होगा। जानने का श्रात्मोयता से संयोग होने गा स्रानन्द वारिधि को तरंग का, उसकी शीतलता का भान होने लगेगा । वारिधि के ग्रधिष्ठातृदेव वरूए। हैं । वह वारक हैं, रसात्मा हैं, प्रेमदेव हैं ।

केवल शब्दों से उनका रूप न खिलेगा वह खिलेगा पूर्ण समर्पण से, भेग से, कोडा तमो सम्भव होगी। शक्कर करा रस रूप है ग्रतः जल में घुलकर ए हो जाता है। जगत भ्रानन्दघन है। समन्वय कारी तत्व पर विचार करने ॥

## पंचतरशो

गीक्षण में शेषनाग, उत्तर में अमरनाथ—सारे लोकों को सिर पर लिये गारे लोकों से म्रतीत म्रासीन हैं ये—दोनों के बीच का यह स्थान।

णात उन्नत ग्रौर तीक्ष्ण शिखरों का मुकुट पहने पर्वत वृत्ताकार पंक्ति में मामान है। वृत्त के केन्द्र में भ्रनेक धाराओं में प्रवाहित नदी, जिसकी मुख्य का भागाएँ हैं। उनके तटवर्ती मैदान में कुछ इवेत-पट-कुटी हश्यमान हैं, का गांक मकान भी । उनको मानवीय कृत्रिमता का कलंक क्षम्य है, क्योंकि का गावित श्रांत यात्रियों का यही एक मात्र ग्राश्रय है। वहाँ बैठे-बैठे इस का भारत यो दर्य छटा का ग्रास्वादन कर सकते हैं, दूकान वालों की प्रज्ज्वलित वा गयन करते हुए, उनकी कथाग्रों से प्रेरणा लेकर ग्रनायास ही क्षेत्र अस्मा का प्रनुसन्धान हो सकता है ....

विष्णु ने अनुरोध किया शंकर से-मुभे अपने तांडवनृत्य का दर्शन माना। गहसा शंभु भी उठ खड़े हुए ग्रौर डमरु का नाद प्रारम्भ कर नृत्य का गा। रसिक को रसमय हिंड में ग्रपनी हिंड को मिलाते हुए नृत्य में विकास गरराज का जटा भार शिथिल हुमा । सुर सरिता की पाँच धाराएँ सरकती ज्ञातल पर उतर पड़ीं । नील गगन कलेवर नारायरा प्रसन्न हुए <sub>∫</sub>चारों स्रोर मा जिलार विहँस उठे । महेश्वर भी सँभल गए । पर उस प्रसाद-प्रवाह की का हर है। अनि, समरस भाव को साक्षी बन ग्राज भी गूँज रही है।"

पंच = विस्तार; प्राय: संसार के ग्रर्थ में प्रयुक्त है। तरसा = पार होने का उपाय; मोक्ष का मार्ग।

मोक्ष को अपवर्ग कहते हैं, क्योंकि उसमें प-वर्ग नहीं है। प है-प्रपंच है। कैसे ?

प = प्रमाद, ग्रात्म हिंड का तिरस्कार।

फ = फलेच्छा, जगत में भोग हिट्ट।

ब = बन्धन, भोगायतन तन से कर्म के द्वारा सम्बन्ध।

भ = भय, कर्म फल के नाश से त्रास

म = मोह, दु:ख कारएा में सुख बुद्धि, द्वैत वासना जन्य विपरात

एक दूसरे से भ्रं कुरित हो परस्पर बन्धन के द्वारा ये पाँची द्वेत जाल बनते हैं। इसो को पार करना है। इन पाँचों को पार गार साधन भी पाँच प्रवाह हैं। यह पंचतरगी की विडंबना है!

काँटे को काँटे से निकालो । नदी को नदी से पार करो । मन को ॥ जीतो। देव को देव से देखो।

प-वर्ग होकर ग्रपवर्ग देनेवाली महेश्वर की कृपामयी महैक्का पंचतरगाी है।

> 'पार्वती-फिर्गा-बालेन्दु-भस्म मन्दािकनीयुता। पवर्गरचितामूर्तिरपवर्गप्रदास्तु नः

श्रो शिव का दिव्य विग्रह वाम भाग में पार्वती, फिएए (सर्प), प्राथम का बाल चन्द्र, श्रंग राग सम भस्म श्रौर जटा-विभूषणा मन्दाकिनी (गर्भा से युक्त है। ऐसी प-वर्ग रचित मूर्ति हमारे लिये अपवर्ग प्रदा ही सिद्ध होता

ब्रह्म की वही मुग्धमूर्ति ब्रह्माण्ड चक्र में भासित पर्वताकार होकर कार्य रही है.....। विष्णु बन कर दर्शन करें।

# Samvit Sphulinga

WINTER 1976

mand like a tree Hantad in Earth's vitality.

tuday's dry twigs will be ramming tongues of flaming foliage. History in this hour's austerity · made of your unfolding beauty.

the touch of cold wind sear the leaves, maly to release them to drift awhile, Mother's lap, be one with Her warmth, and re-enter the root, the trunk, the shoot, the sky, The uniless celebration of soul-fertility.

#### Of the Earth

Found your spiritual practice on things of life and thoughts borrowed from other minds. Take inspiration the earthly existence, bother not about ethereal intellectual See how a healthy sadhaka takes to life:

"I pass through the things which happen according nature until I fall and rest, breathing out my breath that element from which I daily draw it in and falling my mother her blood and my nurse her milk; out of which so many years I have been supplied with food and draw which bears me when I tread on it and abuse it for my man purposes."

#### Samvit Sadhaka

devotes time—not to any thing, to just be a devotee; takes things—not for values, for the feel of taking; developes values—not for display, in sheer play; plays very carefully—not to win, but lose oneself.



The Namvit-spanda, a pulsation of the Divine. It is coaseless movement. Your role is to move and more meaningfulness and not make life

The motal straight line, because it belongs to the matabhors dreariness. To the unseeing soul life matabhor, to those that seek light it is spiral. One is a past-time, matabhor while the other is a lever. One is a past-time, matabhor while the other is a lever.

blind soul uses its worldly wisdom to forge its way but always ends by coming back to the same a feeling of boredome, stagnation and haunts this circular path. This is the state of the whether the soul is embodied as a blade of grass

कि Contrary, a soul yearning for light and freedom life impulse only to rise higher to vaster conscious experience comes to elevate, be it in depths of hell heaven. This is the path of the Lord ( पशुपति: ).

Avoid all that drags you into self-externalisation.

The centre. It will hurl you on to the next higher thange. There also be alert; keep the flame of awake and ready for next uplift, even if it comes hundred deaths. Always exercise intense purity

and sincerity. Rise and balance yourself on these two The limitless vast of the Divine is yours—till you really you.

#### Primordial Parent

I worship mind as the seat of all knowledge,
I propitiate speech as the source of enlightenment
May mind be established in speech and speech be
established in mind—to reveal the ever-revealed!
Mind is my father and speech my mother. Thought
and deeds issue from them—strong, pure,
divinely beautiful!

Mind is the great expanse of sky. Speech is the man earth that revolves in it.

Mind is the sun blazing from above. Speech is kindling in the heart of earth.

Mind is enveloped in light. Speech is steeped in li

Earth and sky meet to distil the waters of my life. Sun and fire mingle to shed the moonshine of my mind and speech merge to reveal the silence of my endless being. मानावादिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठित-मा विरावीर्म एधि । अस्तर्भाव विवादाङ्माता प्रांगः प्रजा ।

बाजन विज्ञात वाचस्तद्रूपम् । यत्किच विज्ञास्यं मनसस्तद्रूपम् ।

गानः पृथिवोशरोरं ज्योतीरूपमयमग्नः गाना योः शरोरं ज्योतीरूपमसावादित्यः गानास्यापः शरीरं ज्योतीरूपमासौ चन्द्रः एते सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ताः ॥



AL ALBERT

on the 9th chapter of Sri Bhagavad Gita.

morning sittings were devoted to the topic of part of the Satra consisted of lectures on the Chhandogya upanishad, in which how a Samvit incorporate in his own day-to-day life the little from naama to bhoomaa put forth by matkumara, was explained in detail.

The Satra concluded with a three-day celebration Gita-jayanti in which the triple-yoga-Karma III Jnana—as enunciated in the Gita was studied. The December 1975, the holy day of Vaikuntha Ekadan wa Gita-upadesa was delivered by Sri Krishan, was a with mass recitation of the entire Gita in the Sri Swamiji initiated it with a brief pooja of the land unexpectedly large number of sadhakas participated in was perhaps unknown and hence unique to Bangalone Set to suitably changing ragas and chanted in harmon four hours' recital created a thrillingly elevating atmo-The Satra concluded in the evening when the flower has hall was packed to maximum capacity and every one soulful homage to the Samvit ideal. Sri Swamiji bround the significance of such Samvit gatherings and capaexhorted all sadhakas to take to Gita not as a line study but as a self-built cottage, a wild terrain or a me ain, to live, to love, to enter into and adore.

Two sphuranas were also conducted by Sri Swams a selected group of sadhakas of Bangalore, who have meeting regularly every week at Sri Swamiji's suggestion the past one year. In these twin sittings a new pattern presented and the following items were recommendation in sphurana wherever it may be conducted

(i) Simple Samvit questions to be asked on the and answered in writing in a limited short period; this a Samvit "warm-up" (ii) A pre-determined topic discussed by raising various issues of Samvit Sadhana cted with it (iii) Study of a standard Samvit work items from the Sphulinga issues (iv) Bhajanas and King (v) Prayer and silence. Sri Swamiji laid a keen stress and

desirability of such sphuranas being condu-

holy Narmada. Sadhakas from all over withered at the Jnana-Sadhana-Ashrama for the began with Rudra-abhishekam in both conducted by Sri Swamiji. That witnessed such a form of worship. It was taken up. Sri Swamiji visited many was taken up. Sri Swamiji visited many where the immense river enters the sea—to spiritual traditions of this ancient land still phases of progress and degeneration seen all

: Pousha Pousha Poornimaa Sri Swamiji will conduct : The Mahashivaratri . The Mahashivaratri dat the Ashrama in Mount Abu on the 28th

Manceshaa Panchakam of Bhagawan Sri has been released. Copies can be had from or directly from the Sadhanayana.

